
 
 
 
  

FRTA KNOWLEDGE webinars & coaching | www.frta.nl  |   E-mail: froelfsema@frta.nl 

LÍNGGǍN 

De mentale factoren die de 5 object-vaststellende
mentale factoren worden genoemd, functioneren om
ons sterker betrokken te doen zijn bij een object van
observatie, waarmee meer zekerheid omtrent het
object ontstaat.  
 
De vijf object-vaststellende mentale factoren zijn: 
 

 Aspiratie,  
 Waardering/ overtuiging,  
 Herinnering,  
 Concentratie  
 Wijsheid. 

 
 
Aspiratie wordt gedefinieerd als een mentale factor
die een gedacht verschijnsel als object neemt, en dat
wil verkrijgen; het functioneert als basis voor
enthousiaste volharding. 
Aspiratie is meer dan interesse; het is de wens te
bezitten, en te volharden in het verkrijgen van het
object, zeker naar datgene waarnaar we streven.
Zonder aspiratie kunnen we geen kwaliteiten
ontwikkelen. 
 
Eerst is er aspiratie, en door nader onderzoek ontstaat
steeds meer waardering, met de kracht van
overtuiging. 
 
Daarna is het gemakkelijker dat object te herinneren. 
Wanneer we het object vervolgens geconcentreerd
vasthouden in onze geest, kunnen we er eenpuntige
aandacht op vestigen: een puntige concentratie. 
 
Een geconcentreerde geest kan gemakkelijker de
wijsheid van onderscheid ontwikkelen met betrekking
tot wat heilzaam en schadelijk is. 
Zo leidt concentratie tot wijsheid. 
 
De derde soort is aspiratie om kwaliteiten te verkrijgen
zoals vreugde, geluk, bevrijding, Boeddha schap en
dergelijke, dat is de aspiratie die we nodig hebben om
het cyclische bestaan te kunnen verlaten. 
 

De mentale factoren. 

januari 2026 

Waardering/ overtuiging wordt gedefinieerd als een
mentale factor die vasthoudt aan de gedachte dat een
object precies datgene is wat door de eigen betrouwbare
cognitie is geconcludeerd. 
We hebben in de Nederlandse vertaling 2 woorden nodig 
om het Tibetaanse begrip mos pa te begrijpen. 
De eerste betekenis van mos pa is ‘graag mogen’,
‘waardering hebben voor’. 
 
De tweede betekenis van mos pa is een krachtige
overtuiging, als we ergens krachtig van overtuigd zijn,
worden we niet gemakkelijk van ons stuk gebracht. 
Overtuiging is vooral belangrijk als we het cyclische
bestaan willen verlaten, om ervan overtuigd te zijn het
mogelijk is om bevrijding uit het cyclische bestaan te
bereiken, en zelfs het Boeddha schap voor het welzijn van
de voelende wezens, en wat de paden (methoden) zijn om 
dat te bereiken. 
 
Het is belangrijk ervan overtuigd te zijn dat de boeddha’s
die de staat van verlichting al hebben bereikt en ons
kunnen helpen op het pad. 
Overtuiging zorgt ervoor dat wij niet van ons pad afwijken.



Voor boeddhisten is het heel erg belangrijk dat om
waardering/ overtuiging te hebben, dat de Boeddha de
kracht heeft om ons te gidsen op de paden die naar
bevrijding en Boeddha schap leiden, zonder aspiratie
en overtuiging, zal het pad moeilijker zijn of slaat de
twijfel toe. Een belangrijk onderdeel van de paden is
om verkeerde zienswijzen en gehechtheid te
overwinnen 
 
Aspiratie naar bevrijding is de wens is het cyclische
bestaan te verlaten. Door luisteren, nadenken en
mediteren, ontstaan kennis en overtuiging dat de
methode is, het toepassen van de drie hogere
trainingen; Morele zelfdiscipline, Concentratie en
Wijsheid. 
 
De directe realisatie van zelfloosheid is de enige
tegenkracht tegen de verduisteringen door verstorende
emoties, door die wijsheid in onze eigen geest te
ontwikkelen met behulp van concentratie en morele
zelfdiscipline, kan het cyclische bestaan worden
verlaten. 
 
Aspiratie om niet alleen voor onszelf naar bevrijding te
verlangen, maar te beseffen, dat alle voelende wezens
die zo goed voor ons zijn geweest, ook gevangen zitten
en de wens ontwikkelen ook hen te bevrijden uit het
cyclische bestaan is de verlichtingsgeest. 
 
Door luisteren, nadenken en mediteren kunnen kennis
en overtuiging ontstaan dat naast de directe realisatie
van leegte, ook heel veel verdienste nodig is en het
besluit om, op basis van mededogen en liefde, zelf de
verantwoordelijk op je te nemen de voelende wezens
te gidsen, en te beseffen dat alleen een Boeddha de
capaciteiten heeft om dat te doen. De bodhisattva die
de 2 aspiratie ontwikkelt: de aspiratie om alle voelende
wezens te bevrijden en de aspiratie om daartoe zelf
een boeddha te worden, wekt de verlichtingsgeest op
en doorloopt de vijf bodhisattva paden. 
 
De wijsheid is de deur naar bevrijding en de
verlichtingsgeest geeft de kracht om ook de meest
subtiele verduisteringen van alwetendheid uit de geest
te zuiveren. 
 
Op de paden naar bevrijding en Boeddha schap zijn een
combinatie van gestilde concentratie met wijsheid die
zelfloosheid realiseert cruciaal. Op de paden naar
bevrijding met de drang naar bevrijding en op de paden
naar Boeddha schap met de verlichtingsgeest als
aspiratie. 
 
De persoon doorloopt hierbij vijf paden, waarin ook die
staten van subtiliteit van de vormsfeer en de vormloze
sfeer in de geest worden ontwikkeld, maar die gestilde
concentratie wordt ingezet om een analyse uit te
voeren die is gericht op diep inzicht, de wijsheid van
leegte. 

 
 
 

 
 
  
 
 
  
   

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
  
 

Pagina 2 

Op weg naar bevrijding als op de universele weg naar 
Boeddha schap worden 5 paden doorlopen: 
 
Het pad van verzamelen waar veel positieve energie
wordt verzameld en de kracht van gestilde concentratie
en diep inzicht wordt ontwikkeld. 
 
Het pad van voorbereiden waar gestilde concentratie en
diep inzicht zo krachtig zijn ontwikkeld, dat ze worden
gecombineerd, en als analyse plaatsvindt naar
zelfloosheid, blijft de souplesse of extase die
kenmerkend was voor gestilde concentratie. De yogi
mediteert op een correct mentaal beeld van zelfloosheid
dat steeds correcter en subtieler wordt. 
 
Het pad van zien wordt bereikt als het mentale beeld
ertussen uitglipt, en de yogi een directe realisatie van
zelfloosheid heeft, een directe mentale waarneming van
leegte. 
 
Dan komt de yogi op het pad van meditatie. 
Op het pad van meditatie worden eerst 5 obstakels van
de sfeer van verlangen opgeheven, waarbij de eerste drie
hier anders functioneren dan op het pad van zien: 
 

 De aangeboren verkeerde zienswijze die de
vergankelijke verzameling aggregaten ziet als
inherent ‘ik’ en ‘van mij’ 

 Verkeerde zelfdiscipline en foutieve beoefening
als de beste beschouwen 

 Verstorende twijfel 
 Kwaad wil 
 Verlangen naar zintuiglijke bevrediging 

 
Dan worden op het pad van meditatie geleidelijk aan de 
5 obstakels van de hogere vormsfeer en de vormloze sfeer
achtereenvolgens opgeheven: 
 

 Verlangen naar de 4 soorten meditatieve
concentraties van de vormsfeer 

 Verlangen naar de 4 soorten meditatieve
absorptie van de vormloze sfeer 

 Onrust 
 Trots 
 Niet helder zijn 



Omdat de weg lang is, zijn de vijf object-vaststellende 
mentale factoren van groot belang en hebben we ons
mensenlichaam hard nodig om onze geest te kunnen
ontwikkelen. 
 
Zorg daarom, ook in 2026 goed voor jezelf en anderen.
Veel geluk en aspiratie toegewenst 
 
Mediterende het nieuwe jaar in 
 
De telmeditatie is een geweldige meditatie oefening om
mee te beginnen omdat  je als mens er veel van leert. De
telmeditatie werkt heel simpel: 
Tijdens de mediatie telt men van 1-10 bij iedere 
uitademing. 
Tel gewoon in het hoofd, als een innerlijke stem. De
ademhaling hoeft niet te worden aangepast. 
Even de tel kwijt, geen probleem gewoon weer bij 1
beginnen.  
Blijf dit herhalen tot de timer afgaat. Een tijd van 5 tot 8
minuten is al heel goed voor de geest en de mentale
factoren. 
 
Je leert tijdens de telmediatie je aandacht in het juiste
moment te houden bij de ademhaling. Tevens leer je
ervaren hoe snel je afgeleid raakt door de misleidende
gedachten. Vervolgens leer je zonder oordeel weer terug
te komen naar je ademhaling en opnieuw te beginnen met 
tellen. 
 
Het is niet voor niets dat het spreekwoord is: even tot 10
telen……….mooie nadenker voor 2026. 
 
 
 
Een mooie start van een filosofisch jaar! 

 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
  
  
   
  
  
  
 
  
 
  
 
  
  
 

Pagina 3 

Als al deze obstakels zijn opgeheven, bereikt de yogi Het
pad van niet meer leren. 
Op het bescheiden pad met de aspiratie naar bevrijding,
zijn dan de verduisteringen door verstorende emoties
opgeheven en de yogi bereikt de bevrijde staat van Arhat
en is voorgoed bevrijd van het cyclische bestaan. 
 
Op het universele pad met de aspiratie naar Boeddha
schap, bereikt de bodhisattva-yogi de staat van boeddha
schap waarbij niet alleen de verduisteringen door
verstorende emoties zijn opgeheven, maar ook de
subtielere verduisteringen van alwetendheid. 
 
De bodhisattva-yogi heeft meer tijd en meer kracht nodig
om Boeddha schap te bereiken, naast de directe
realisatie van leegte, heeft de bodhisattva veel
verdienste of positieve energie nodig, die de geest meer
kracht geeft, om zelfs de subtielste verduisteringen te
zuiveren met behulp van de directe realisatie van leegte.
 

Daarom mediteert de bodhisattva in meditatie op de
directe realisatie van zelfloosheid, en buiten meditatie
de 6 perfecties:  

 vrijgevigheid,  
 morele zelfdiscipline,  
 geduld,  
 enthousiaste volharding,  
 concentratie  
 wijsheid, 

 
 en de 4 methoden om leerlingen de gidsen. 
 
Vanaf het pad van zien bereikt de bodhisattva in 10 stadia
een perfectie vanaf vrijgevigheid, en wordt een deel van
de obstakels opgeheven. 
Op de eerste 7 stadia verdwijnen geleidelijk aan de
verduisteringen door verstorende emoties uit de geest
van de bodhisattva. 
Dan, op de laatste 3 zuivere stadia verdwijnen geleidelijk
aan ook de verduisteringen van alwetendheid. 
Als de bodhisattva op het tiende stadium heeft bereikt en
de laatste nano verduistering uit de geest heeft
opgeheven, bereikt de bodhisattva de staat van Boeddha
schap. 


